## أحمد فوزي الهيب وجهوده العلمية في إثراء العربية

### (نقدا وتحقيقا)

#### The endeavor of the researcher Ahmed Fawzy Al-Heeb to enrich Arabic

عبد الهادي بوراس \* جامعة أبو القاسم سعد الله الجز ائر 02 (الجز ائر) abdelhadi.bouras@univ-alger2.dz

تاريخ الإرسال: 2021/12/22 تاريخ القبول: 2021/12/22

#### الملخص:

تطرح هذه الدراسة أعمال الباحث والمحقق أحمد فوزي الهيب، قصد إبراز جهوده العلمية في الحفاظ على التراث العربي من خلال تحقيقه للعديد المؤلفات، أبرزها كتاب الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب لابن خطيب الناصرية، وكتاب العروض لابن جني، وكتاب العلم لأبي حامد الغزالي، وديوان ابن الوردي، وديوان المقصد الصالح في مدح الملك الصالح لابن جابرالأندلسي، وغيرها من الكتب، و سعيه في إثراء العربية و إنضاج المدرك المعرفي، من خلال مؤلفاته المتمثلة في كتاب الحركة الشعرية زمن الأيوبيين، وكتاب الحركة الشعرية زمن المماليك، وكتاب إيقاع الشعر العربي من الدائرة إلى الحرف، ومن نشاطاته العليمة كالجانب البديعي في شعر ابن الوردي، وقراءة في موسيقي قصيدة للمتنبي، وفكّه للبحر المنبسط في دوائر الخليل العروضية، وغيرها من الأعمال التي تعتبر بحق جهودا مثمرة في إثراء المكتبة العربية.

الكلمات المفتاحية: فوزى الهيب، النقد، التحقيق، التراث.

#### **Abstract:**

"With the aim of highlighting his scientific efforts, this study presents the work of Ahmed Fawzi Al-Hayb, a Syrian researcher and investigator of many famous books, it deals his endeavor to enrich Arabic and develop the perceptive knowledge that was, as an example,

<sup>\*</sup>المؤلف المرسل: عبد الهادى بوراس.

highly reflected in his books like in "Poetic Movement in the Time of The Ayyubids" and others."

Key words: Fawzi Al-Hayb, investigator, perceptive knowledge

#### مقدمة:

إن نظرة فاحصة في تاريخ العلم والعلماء تكشف لنا أهمّ سُنَّة من سنهم، المتمثلة في متابعة الخلف لموروث السلف، فالإمام الشافعي كان تلميذ الإمام مالك، والإمام أحمد كان تلميذ الشافعي، ورأينا ابن جني يبسط علم شيخه أبي على، وانهلمن الجور أن نمر على مقولة سببويه دون أن نأخذ منها منهجا أساسيا في بناء العلم وتطوره، وهو يقول لصاحبه على بن نصر: «تعال حتى نتعاون على إحياء علم الخليل» أفإبراز جهود العالم ومواصلة سيره قائمة على عاتق طلبته، يواصلون ما بدأه، وبتداركون ما فاته، وهو ما فهمه الغرب في بنائهم الحضاري، وان فضل بزوغ فجر اللسانيات يعود لطلبة فارديناد بقدر ما يعود لأستاذهم سوسير، كما رأينا ستيفانز فايغ يشيد بصنيع طلبته بعد جمعهم لأعماله، ما دفعني أن آخذ على عاتقي حفظ جهود أستاذي أحمد فوزى الهيب رحمه الله، سعيا لمواصلة مشروعه، وعملا بوصيته يوم أوصاني أن تبقى أعماله صدقة جاربة، ولم أجد ما يجعل من العلم صدقة جاربة أكثر من التعريف به ويجهوده من جهة، ومواصلتها من جهة أخرى، فاجتهدت في تقديم بحثي هذا الموسوم بـ: أحمد فوزي الهيب وجهوده العلمية في إثراء العربية (نقدا وتحقيقا)، انطلاقا من السؤال التالى: فيما تمثلت جهود الأستاذ أحمد فوزى الهيب؟ وما ودورها في إثراء العربية والتصدي لمشكلاتها وأثرها الفاعل في إنضاج المدرك المعرفي للمجتمع؟

## 1- السيرة الذاتية للأستاذ أحمد فوزى الهيب:

## 1-1 أحمد فوزى الهيب مولده ومكانته:

ولد الأستاذ الدكتور أحمد فوزي الهيب في محافظة حلب عام 1946م، حاز فها على شهادة البكلوريا سنة 1966م بسورية، فالتحق بجامعة الإسكندرية ليتخرج منها بشهادة الدكتوراه سنة 1983م، تقلّد بعدها وظائف علمية أبرزها مدرس للغة العربية في جامعة الكويت 1982-1990م، لينتقل بعدها إلى الجزائر محاضرا في جامعة أبي القاسم سعد الله سنة 2013، حتىوافته المنية في 16 من يناير 2021.

## 2-1 أعماله و مؤلفاته:

رحل الشيخ مورّنا وراءه كنزا معرفيا جاوز العشرين عملا علميا بين التحقيق والتأليف، مقدما للعربية وشعبها زادا بذل فيه عمره لإثراء المكتبة العربية بإحياء تراثها وتحقيقه، والسعي وراء تطويره والتجديد فيه، تاركا فراغا وثلما في نفوس من عاشروه وطلبوا العلم على يديه، لما تعلموه منه من علم، ومن أخلاق العلماء، ومن أبزر مؤلفاته - رحمه الله- في مجال التحقيق: كتاب العروض لابن جني، والحسن الصريح للصفدي، وديوان نظم العقدين في مدح سيد الكونين لابن جابر الأندلسي، وديوان المقصد الصالح في مدح الملك الصالح لابن جابر، وكتاب شعر ابن جابر جمعا وتحقيقا، وكتاب تاريخ دمشق لابن عساكر، والدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب لابن خطيب الناصرية، أما مؤلفاته فتمثلت في كتاب الأدب وروح العصر مع د. عبده بدوي، ود. محد حسن عبد الله، وكتاب الحركة الشعرية زمن المماليك، وكتاب الحركة الشعرية زمن المماليك، وكتاب الجانب العروضي عند حازم القرطاجني، وكتاب إيقاع الشعر العربي دراسة في فلسفة العروض، ثم كتاب التصنع وروح العصر المملوكي، زبادة على البحوث فلسفة العروض، ثم كتاب التصنع وروح العصر المملوكي، زبادة على البحوث

العلمية المنشورة في المجلات المحكمة، ما يدل على حرصه واجتهاده في تقديم واجبه تجاه العربية، وإيمانه بدور الكتب والمكتبات في التطور كونهما: «أساس النشاط العلمي في أي زمان ومكان، وبغيرهما لا تستطيع المدارس أن تؤدي رسالتها، ولا يمكن للحياة العليمة أن تزدهر من غيرها» وإن أول هذه الكتب هي كتب التراث، إذ لا بد لهذه الأمة «من العودة إلى جذورها وأصولها، تعتصم بها وتستمد منها القوة، ولكن هذه العودة إلى الجذور لا تعني التطرف ولا الجمود على القديم والتقوقع عليه، وسد جميع الأبواب والنوافذ أمام رياح التجديد، وإنما تعني هذه العودة أن نتخذها أساسا نستند إليه، ثم ننطلق منه بقوة وصحة إلى الحاضر مستفيدين من كل معطياته، كائنا ما كان مصدرها، فالحكمة ضالة هذه الأمة» وبعد هذا ما لنا إلا أن نسأل الله تعالى أن يرحمه برحمته الواسعة، وأن ينزل كل علماء الأمة الإسلامية مقاعد الصدق في جنات ونهر، ولا أقول فيه إلا كما قال المتنبي:

ولقد عُرفت وما عُرفت حقيقة ولقد جُهلتَ وما جُهلت خمولا

# 2- جهود الأستاذ أحمد فوزي الهيب في إحياء التراث تحقيقا وتأليفا:

إن أساس تطور الأمم ورقبها في مجال العلوم يرجع إلى عنايتهم بتراثهم، فليس التجديد إلا « نسيجا جديدا لخيوط قديمة» وإن أول خطوة لنهوض الأمة بتراثها يعود إلى تحقيق مخطوطاتها، وإخراجها في قالب منظم يتدارك ما خلّفه الدهر فيها من طمس، فالمحقق هو حامي التراث من جهة، وأول جنود النهضة من جهة أخرى.

## 2-1 جهوده في إثراء العربية جمعا وتحقيقا:

والمتأمل في مشروع الدكتور أحمد فوزي الهيب رحمه الله يجد أنه يحمل على عاتقه رد تهمة الضعف والانحطاط على العصر الأيوبي والمملوكي والعثماني، ومرد هذه الدعوة إلى نتاجهم الذي بقى دون تحقيق من جهة، وقلة البحوث العلمية فيه من جهة، فعمل على ملء هذا الفراغ من خلال تحقيقه لجملة من الكتب تدور في هذا الحقل أبرزها ديوان ابن الوردي الذي رأى أن «مخطوطاته تساعد في إعطاء صورة واضحة دقيقة صادقة، عن هذا العصر » د، فبذل لأجله جهودا مضنية شاقة دامت ثلاث سنوات  $^{\circ}$ ، ليحقق من بعده كتاب العروض لـ: ابن جني الذي بقي غُفلا بعد أن نفدت نسخه التي حققها الدكتور حسن شاذلي فرهود، فرأى من اللازم أن يعيد تحقيقه حفاظا عليه، وتثبيتا له في حقل البحث العلمي عموما و العروضي على وجه التحديد، كما خصّ ابن جابر الأندلسي بأكبر قدر من العناية، فحقق له كتابين هما: ديوان نظم العقدين باعتباره معلما هاما من معالم الشعر في العصر المملوكي، لما يقدمه من صورة واضحة جليّة عنه، وعن تعاظم الروح الدينية، حَفِظَ فيه الأستاذ، مائة وثماني عشرة قصيدة، ومسمطتين، أما الديوان الثاني، فهو ديوان المقصد الصالح الذي بلغت أبياته خمسة آلاف بيت وخمس مئة بيت وأحدا وأربعين ببتا، يشتمل عليها مئة وخمس وعشرون قصيدة، جمعها الأستاذ وحققها، بعد أن كابد عناء السفر إلها، كونها المخطوطة الوحيدة في بوصة بتركية ، كما جمع لابن جابر أشعاره في كتاب سمّاه كتاب شعر ابن جابر الأندلسي بعد ما رأي «أن ثمة شعرا كثيرا، تجاوز الألفين من الأبيات، قصائد ومقطعات، في أغراض كثيرة لابن جابر الأندلسي، منثورا ومتفرقا، الأمر الذي أرانا ضرورة أن نتحمل عبء القيام بذلك بعدما انتهينا من تحقيق ديوانه نظم العقدين» ، ليختم سلسلة التحقيقات بكتاب الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلبل: ابن خطيب الناصرية

وهو من أكبر وأهم الكتب التي عني بتحقيقها، فأخرجها في ستة أجزاء، أما أهميته فتتمثل في اعتباره واحدا من أهم الكتب التي أرّخت لحلب بعد كتاب بغية الطلب لابن العديم، حاملا عبء تخريجه، خصوصا وأن النسخ المعتمدة كانت إما ناقصة، وإما محرّفة مطموسة، فحافظ على هذا التراث الذي ترجم فيه ابن خطيب ل: 1668 علما من الأعلام الذين ولدوا في حلب أو عملوا فها، أو سافروا إلها.

## 2-2 جهوده في إثراء العربية تأليفا:

إن المتأمل في أعمال الدكتور أحمد فوزي الهيب – بحثا وتحقيقا- يلاحظ أن جلّها إن لم نقل كلّها يُستهل بقوله: «استوقفني منذ زمن بعيد ذلك الاسم الذي أطلقه بعض الباحثين على العصور الأيوبي والمملوكي والعثماني، وهو عصر الانحطاط أو الانحدار بعد أن أشاروا إلى نتاجه الأدبي إشارة عجلى، وأتوا ببعض الشواهد القليلة ليبرهنوا على صحة دعواهم، ولكن هذه الشواهد القليلة غير مقنعة بهذا الحكم الذي أعتقد أنه جائر، وبخاصة إذا عممناه على قرون العصر كلها» أن الأمر الذي يوضح لنا الإشكالية التي يحملها الأستاذ في كل مؤلفاته، والدافع الأساسي للتحقيق والتأليف، وقد تبدو هذه المقدمات على لمؤلفاته، والدافع الأساسي للتحقيق التأليف، وقد تبدو هذه المقدمات على البنة أساسية تعكس ما يدور في فكره، وليس الأمر بالتكرار المذموم إنما هو تكرار بلاغة؛ لأنك لو رتبت أعماله تاريخيا، فإنك بعد أن تتم الكتاب الأول وتبدأ بالثاني يصير هذا التكرار حاملا لمعان في نفسك لم تجدها في الأول، وكلما استوفيت كتابا، وقرأت غيره وجدت لمعنى تكراره خاصية أخرى، لتصير بعد ذلك تهمة الانحطاط ماثلة بين يديك تجمع لك كل أعمال الأستاذ، فكأن فكرة الانحطاط هي السلك الناظم لحبات العقد التي تمثلها الكتب التي حققها، الانحطاط هي السلك الناظم لحبات العقد التي تمثلها الكتب التي حققها،

وألّفها بداية من كتاب الحركة الشعرية زمن الأيوبيين وصولا إلى كتاب الدر المنتخب في تاريخ حلب.

## 2-2-1: كتاب الحركة الشعرية زمن الأيوبيين:

والملاحظ من مقدماته أن جهوده في توضيح معالم وجهود هذا العصر لم تقف عند التحقيق، بل على العكس من ذلك لم يكن التحقيق إلا الخطوة الأولى للدرس والتحليل؛ إذ لم يقتنع بمقولة الانحطاط مقارنة بالآثار العلمية والمعمارية والعسكرية التي خلّفها هذا العصر، وكيف تكون عصور انحطاط« وقد نبغ فها أعلام عظام، مثل ابن خلدون وابن تيمية، والمولى جلال الدين الرومي، وأبي شامة، وابن خلكان والبوصيري، وابن عطاء الله السكندري، وابن منظور، وابن حجر العسقلاني، وصفى الدين الحلى، وابن نباتة المصرى، وكثرين غيرهم ممن يصعب استقصاؤهم» أ، فاجتهد في تعزيز فكرته بالحجة من خلال كتابه الحركة الشعربة زمن الأيوبيين، مستهلا حديثه بلمحة عن الموضع الجغرافي والحياة الاجتماعية والثقافية، ليربطها في الفصول اللاحقة بتأثيرها في النتاج الشعري، فعرض في مجمل حديثه صورة الترف والغني والكرم الذي اتسم به العصر الأيوبي، من اهتمام ببناء القصور وزخرفتها، وما تميّز به ملوكها من ثقافة واسعة وعلم وأدب، جعلهم يشاركون العلماء والفقهاء والشعراء، ومن ملوكها من كان شاعرا كالملك الناصر، ما جعل الشعراء يغنمون بمكانة مرموقة منذ دخول صلاح الدين الأيوبي، وبقصدونها من كل حدب وصوب مادحين لملوكها، ومن الشواهد على عناية ملوك الدولة الأيوبية بالشعراء ما ذكره الدكتور أحمد فوزي الهيب في حديثه عن سليمان بن عبد المجيد يوم حضر مجلس الناصر، فأسند ظهره إلى الطراحة، فقال له أستاذ الدار: السترة وراءك، فقال الملك الناصر: سلمان منا آل البيت، فأنشد سليمان 12 قوله:

رَعَى اللهُ مَلِكاً مَا لَه مِن مُشَابِه يَمُنُّ عَلَى الْعَانِي وَلَم يَكُن مَنَّانَا لِإِحْسَانِه أَمْسَيْتُ حَسَّانَ مَدحِهِ وَكُنْتُ سُلَيْمَاناً فَأَصْبَحْتُ سَلْمَانَا

وتبعهم في ذلك وزراء الدولة الأيوبية مثل القفطي الذي مدحه ياقوت الحموي، وابن العديم الذي مدحه ابن المرصص وغيرهم، كما قربوا العلماء والكتاب، وأسسوا دورا خاصة بكل مجال، ما جعلها تشهد «حركة ثقافية عظيمة، نمّت وتفرَّعت على أيدي فقهاء ومحدثين ومفسرين وشعراء وكتّاب و بلاغيين ولغويين ومؤرخين وأطباء وغيرهم بعد أن سهّل لهم الأيوبيون السبل كافة» أثروا المكتبة بمؤلفاتهم في كل المجالات من لغة وتفسير وتأريخ، وفلك وغيرها من العلوم.

فكان من الطبيعي أن تعود هذه العناية على الحكام بالمدح، إذ كثرت مدائح الشعراء لملوك الدولة الأيوبية و رجالاته، فمدحوا الملك الظاهر والناصر والعزيز، وجاءت مدائحهم في قالب تقليدي، اهتم فيه الشعراء بالفضائل المعنوية، فألحوا على الكرم، وشبّهوا بالغيث، يقول عبد العزيز العجمي في الملك الناصر:

## وَجُوْدُ صَلَاحِيّ إذا جَادَ صَوبُهُ تَعَلَّم منه الْغَيْثُ كَيْفَ يَصُوبُ

هذا وجادت قرائحهم بأغراض غيرها مثل الفخر، والرثاء، والإخوانيات، والغزل، التي جمعها الدكتور في كتابه مستدلا عليها بنماذج شعرية، وتحليلات توضح تأثير الحياة الاجتماعية والسياسية على موضوعاتهم، أما الجانب الشكلي، فإن الطابع التقليدي كان أكثر سيطرة على أشعارهم، فاتسمت قصائد المناسبات في غالبها بالطول، مثل قصيدة ابن العجمي في مدح الملك الناصر 14،عدا أن هذا لا يعني غياب المقطوعات التي وجدوا فيها مجالا للتعبير

عن مشاعرهم، وتغنيهم بالموشحات، إلا أن القصيدة التقليدية ظلت هي المهيمنة.

أما جانب الصياغة الفنية من ألفاظ وتراكيب، فقد لاحظ الأستاذ اتساع الألفاظ الأعجمية، وميلهم إلى السهولة، ومع ذلك لم يختف الشعر الجزل بموسيقاه القوية وألفاظه، كما لاحظ كثرة الغزل الصريح وندرة العفيف، وغياب العاطفة في كثير من قصائده؛ إذ جعله بعضهم غزلا وهميا لا يريد منه الشاعر إلا أن يظهر اقتداره، كما فصّل في خصائص أشعارهم من صور فنية، ومحسنات بديعية، وإيقاع بدت فيه رهافة حسه وذوقه الأدبي جلية من خلال نقده وتحليله للقصائد، ومن أمثلة ذلك حديثه عن المبالغة فقال: «ولكن هذه المبالغات أفسدت على الشعر الكثير من جماله، لأن تباري الشعراء فها قطع ما بين شعرهم والشعور الإنساني من صلة، وذلك لأنها تبعد الشعر من أن يكون وليد حالة نفسية خاصة أو أزمة نفسية إلى أن يكون وليد إجهاد عقلي مركز واع مغرق في الخيال»<sup>15</sup>، لتكتمل الصورة الشعرية لهذا العصر في فصله الأخير منواتهم ومذاههم، و أثرها في أشعارهم.

#### 2-2-2: كتاب الحركة الشعربة زمن المماليك:

عدا أن تصحيح صورة العصر الموسوم بالانحطاط لا تكتمل إلا بدراسة مفصّلة لعصر المماليك، فجاء كتابه الحركة الشعرية زمن المماليك، مكملا لمشروعه، فقسمه إلى ثلاثة أبواب درس في بابه الأول الحياة السياسية والاقتصادية وعناصر الحياة الاجتماعية والدينية، ثم الاتجاهات الفكرية المتنوعة، بغية عرض صورة مفصّلة عن حياة العصر المملوكي، وإبراز أثرها على شعر هذا العصر، فجاء في مقدمة هذا الباب بلمحة تاريخية لهؤلاء

المماليك ودورهم في حماية الدين والبلاد والعباد قرابة ثلاثة قرون؛ أي من عام (645هـ/1250م) حتى (1250هـ/1517م)، مشيرا إلى الضعف الذي نخر عظمهم، فضعف مركز السلطان في مصر، وتسلط عليه أمراء المماليك، حتى كثر القتل والعزل، ما سبّب وضعا غير ثابت في النظام، فتفشى الفساد من رشوة، ومضاعفة للضرائب، وكانت أشعارهم بذلك صورة لهذه الحالة ما جعل سقوطهم طبيعيا على يد العثمانيين في 14 من رجب 922ه، وقتل السلطان المملوكي قانصوه الغوري<sup>16</sup>، ما جعل الأدب في مجمله بعيدا عن الملوك، وذلك لعجمتهم، وكثرة انتقالهم، حتى أن بعضهم لم يمكث فها إلا أياما، فكانوا لا يلتفتون إلى الناحية الأدبية، زيادة على معاناة حلب المملوكية من غزو المغول.

أما الباب الثاني فجاء فيه حديث عن أغراض الشعر وموضوعاته في العصر المملوكي، والملاحظ في هذا العصر انتشار الشعر حتى أصبح على لسان كل مثقف، فكثرت فيه القصائد والمقطوعات إلا أننا «نتلمس التجربة الشعرية في القصائد أكثر من المقطعات، وفي الموضوعات المتصلة بالدين أو بالذات أكثر من غيرها» 17، وعلى الرغم من غزارة شعر هذا العصر إلا أنه لم يصل إلينا إلا القليل بسبب ما تتابع على البلاد من حروب وأحداث ومجاعات وفقر وجهل، كما جاء هذا النتاج مقسما بين من جعل كلامه تجربة صادقة وبين من «جعل الصنعة والغلو فيها منتهى غايته، ووجد هؤلاء الشعراء بعض التشجيع من المعض نواب حلب مثل ابن نباتة وابن وكيل وابن جابر وابن سودون القاهري والسراج والفيومي وعبد الرحمن بن على المنوفي، وغيرهم» 18.

فجاء النتاج الشعري لهذا العصر بجملة من الأغراض، أبرزها المديح الديني الذي تعاظم تعاظما شديدا في العصر المملوكي، ردّها الدكتور أحمد فوزي الهيب إلى انتشار الزهد والتصوف، وكثرة الطواعين والأوبئة، وحروب المغول

155 11 2500 1500

المجلد: 06 العدد: 01 (عدد خاص) السنة: 2022

والفرنجة، بلغت بهم العناية إلى تأليف دواوين خاصة بمدح النبي همثل ابن جابر الأندلسي، ولكن بمرور الزمن تحوّلت المسألة إلى قضية فنية بعد أن نُسيت مرارة الهزائم 10 كما برز عندهم غرض سمّوه بالتغزل النبوي، وهو شبيه إلى حد كبير بشعر الحب الإلهي، والبديعيات، وهي قصائد ميمية من البحر البسيط في مدح الرسول ، لكن هذا المدح لم يكن الغرض الرئيس، إنما الغرض الرئيسي أن تشمل كل قصيدة من قصائده جميع أنواع البديع، وإنادة على أغراض أخرى مثل الدعاء، والنصح، والشكوى، والحكمة، والفخر، والتغزل، ورثاء المدن، فصل فيها الأستاذ في كتابه، وشفّعها بنماذج شعرية تبرز تنوع النتاج الشعري في هذا العصر، مشيرا إلى محاولتهم في التجديد الجزئي تنوع النتاج الشعري في هذا العصر، مشيرا إلى محاولتهم في التجديد الجزئي بلمعاني، بعد شيوع فكرة نفاد المعاني، فرأينا ابن الوردي يخترع فكرة التغزل بالصفات الذميمة، فتغزل بالخرساء والطرشاء، والعرجاء، والجمع بين التغزل والمدح، ومدح الكتب، وهجاء العلوم كهجاء السارج لعلم المنطق 20.

أما الباب الثالث من كتاب الحركة الشعرية زمن المماليك، فشمل دراسة تحليلية لعناصر الشكل، صدّر الفصل الأول بدراسة لغة الشعر وموسيقاه، ورأى أنّ لغته «قد حافظت على الألفاظ العربية الخالصة على الرغم من أن اللغة الدراجة، بل لغة التأليف أيضا، قد تسرّب إليها كثير من ألفاظ اللغات التي خالطت العربية "ئيميّز بعدها بين اتجاهين لشعراء هذا العصر، اتجاه الجزالة واتجاه السهولة، وتبدو الجزالة واضحة في الموضوعات الرسمية المهيبة كالمدح والفخر، وضرب لذلك أمثلة منها لامية ابن جابر التي مدح بها الرسول في ولكن «نجاحهم بعامة كان قليلا، وذلك لأنهم توسلوا بمفردات لم يكونوا يستخدمونها من قريب أو من بعيد في حياتهم اليومية، الأمر الذي جعل بعضهم لا يستطيع الاستمرار فيها أكثر من أبيات قليلة، ما جعل ألفاظهم تتسم بالجفاف» 25، أما مذهب السهولة- وهو كثير مقارنة بشعر مذهب

الجزالة- فجاء نتاجا للاحتكاك الدائم مع الأمم الأخرى، زيادة على اهتمامهم بالغناء، ما جعل ألفاظه قريبة من العامية، حاملة للألفاظ الأعجمية والأمثال الشعبية.

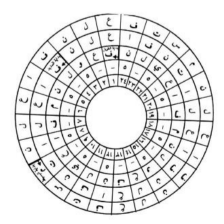
ثم تحدّث عن الموسيقى الداخلية للشعر ودور القافية في موسيقاه، ومحاولات الشعراء لتجديدها، مواكّبة لتجديدهم في الموضوعات، فزاد عبد النافع بن مجد حرفا على ضرب البحر البسيط، ونظم ابن الوردي مقطوعة على بحر جديد اخترعه البهاء زهير، وقصيدة ذات الأوزان التي نظمها ابن جابر، واهتمامهم بالقافية، حفاظا عليها في مواضع بالرغم من طول القصيدة، وتفننهم فيها في مواضع أخرى، كالتزام ما لا يلزم مع تغييره كل عشر أبيات مثل المقصورة الفريدة لـ: ابن جابر، كما اعتمدوا تجنيس القافية، ولم يسلم هذا العصر من الصنعة البديعية بل صارت الهواء الذي يتنفسه الأدباء بعامة، وغدا الشعر صناعة لفظية بعد أن كان قريحة فطرية، لأن الشعراء قد أفرطوا في تحميل شعرهم بألوان البديع وأصباغ المحسنات.

وكل جهوده التي بذلها تحقيقا وتأليفا لإبراز الحركة الشعرية لما سمي بعصر الضعف والانحطاط، لا يربد بها تبرئة «ساحة شعراء العصر تبرئة كاملة مما غرق فيه شعرهم من فنون البديع المتكلفة، ولكنه يربد أن يخفف من غلواء الجور والظلم، الذي أنزله بهم بعض الباحثين، فلا ننظر إلى أدبهم بمنظار عصرنا الذي نحيا فيه الآن، لأنهم لم يقولوا شعرهم فيه أو له، وإنما ننظر إلى شعرهم بمنظارهم وقيمهم الجمالية».

## 2-2-2: كتاب الإيقاع الشعري:

كان الأستاذ أحمد فوزي الهيب كما وصفه الأستاذ عصام قصبجي رجلا «لا يتوقف عن التفكير إلا ليستأنفه، ولا يُقبل على نشَزِ إلا ليمهده» 24، وإن ولعه

بالشعر العربي وطول ملازمته له، قادته إلى تأليف هذا الكتاب لمّا رأى فيه من اللازم أن يتناول مسائل العروض بالدرس والتحليل، فجاء كتابه مقسما إلى عشرة فصول، أما الفصل الأول فجاء فيه حديثه عن دوائر الخليل بن أحمد الفراهيدي، أراد من خلاله أن يبيّن ثراء الشعر العربي وعبقرية الخليل بن أحمد وذكاءه الخارق، ورسوخ قدمه في علم الإيقاع والرياضيات، ثم جهوده العظيمة التي لم تعرف الكلل، فاستطاع أن يجمع جُلَّ الشعر العربي الجاهلي ويرده إلى دوائر عروضية خمس، وكل دائرة تجمع عددا من الأبحر المتشابهة أو إن جهود الدكتور أحمد فوزي الهيب في هذا الكتاب جليّة واضحة سعى من خلالها أن يخطو خطوة في العروض العربي فكان مبسّطا لما رأى فيه من صعوبة وغموض، ومجددا لما وجد في الشعر العربي من مرونة، أما جانب من صعوبة وغموض، ومجددا لما وجد في الشعر العربي من مرونة، أما جانب للتوضيح والدقة، يقول: «وعلى الرغم من أن بعض الكتب قد رسمت هذه الدوائر، إلا أنني رسمتها بطريقة مختلفة، جمعت بين البساطة والوضوح والتفصيل والدقة» أو إن نظرة واحدة لهذه الدوائر تبين الجهد الذي بذله الأستاذ لتقديم دوائر الخليل في صورة واضحة دقيقة، فدائرة المختلف مثلا:

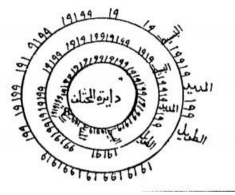


الرسم البياني رقم (01): دائر المختلف عند الأستاذ أحمد فوزي الهيب

الصفحات: 109-129

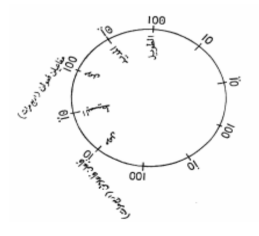
المجلد: 06 العدد: 01 (عدد خاص) السنة: 2022

جاءت على هذا النحو الذي يجمع بين أحرف البحر وبداياته، ورموزه، مقيدة بأرقام في أول دائرة تساعد القارئ على إدراك العلاقة بين بحور الدائرة، وتتضح هذه الجهود أكثر إذا ما قارناها بغيرها من الدوائر، فالدوائر التي اعتمدها ابن جنى كانت على هذا النحو:



الرسم البياني رقم (02): دائر المختلف عند ابن جني

أما الدوائر التي اعتمدها محمود شاكرفي كتابه نمط صعب ونمط مخيف فكانت على هذا النحو:



الرسم البياني رقم (03): دائر المختلف عند محمود شاكر

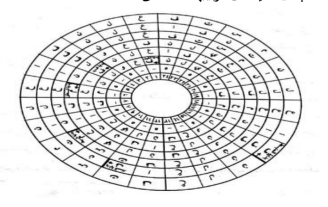
ما يوضح لنا الجهد الذي بذله الدكتور أحمد فوزي الهيب في تبسيط الدوائر العروضية، وعرضها في شكل يساعد على فهم العلاقة بين البحور ووحدتها، فانظر إلى جهده هذا وتأمل قول ابن كيسان عن كتاب سيبويه: «نظرنا في كتاب سيبويه فوجدناه في الموضع الذي يستحقه ووجدنا ألفاظه تحتاج إلى عبارة وإيضاح لأنه كتاب ألف في زمان كان أهله يألفون مثل هذه الألفاظ فاختصر على مذهبهم» 27 تجدهما ينبعان من مشكاة واحدة، هي مشكاة ربط التراث بأهل العصر، وهو المنطق الذي سار عليه الأستاذ في رسمه للدوائر بطريقة تساير أهل عصره، وتوضح لهم عبقربة الخليل بن أحمد.

أما بقية الكتاب من الفصل الثاني إلى الفصل السابع فكان اهتمامه يدور حول إبراز جهود علمائنا في حقل العروض، فتحدّث فهم عن السكاكي 28، سعيا منه لإنصافه بعدما نسب بعضهم زورا لنفسه فضل صنيع السكاكي، ومحاولته لإكمال جهود الخليل، ورد البحور إلى دائرة واحدة يعود أصلها إلى البحر الوافر، منتقلا بعدها إلى حازم القرطاجني 29، فقارن بين جهود علماء العروض وبين ما قدّمه حازم من أفكار حول العلل والزحافات والدوائر العروضية، وأوزان الشعر وسماتها.

أما الفصل الثامن فعنونه بجدلية التجديد والتهديم في الشعر العربي، ناقش فها مسألة التجديد في الشعر العربي الحديث، وكيف حوّلها بعضهم إلى عملية تهديم، ويريد بذلك مقولة قصيدة النثر التي رآها متناقضة، لأنها تصف الشيء بصفتين متناقضتين، مبينا قيمة العروض العربي وثراءه، وأن «قلة عدد الأوزان الشعرية لدى الغربيين وطبيعة لغتهم قد اضطرتا يتمان و إليوت وباوند وغيرهم إلى أن يلجأوا إلى هذا النوع من الأدب، فإن أوزان الشعر العربي ذات الإمكانات الثرية كان ينبغي أن تغني أمين الريحاني ومنير الحسامي، وغيرهما من

أن يلجوا هذه الطريق المقفرة<sup>30</sup>، فناقش في هذا الفصل حجج دعاة قصيدة النثر بنمط تراثي اعتمد فيه مناهج النقاد القدامى في ذكر الحجة والرد عليها، وهو أسلوب شبيه بأسلوب الآمدي وعبد العزيز الجرجاني، وعبد القاهر الجرجاني، مبينا خطورة هذه الاتجاه الذي يدعو «إلى الفوضى والضياع بعد أن تضللنا بتعاريفها الفضفاضة الغامضة اللاجامعة و اللامانعة، والحقيقة أنها مؤامرة كبرى، عرف المشتركون بها أم لم يعرفوا، لأنها تريد أن تقطعنا عن تراثنا، وأن تهدم الشعور القومي فينا»<sup>31</sup>.

وهذا لا يعني رفضه للتجديد والمضي قدما، إنما كان ينظر إلى التجديد من داخل التراث لأن «التراث صخرة يجب أن نبني عليها حاضرنا ومستقبلنا، وأن نحقق ذواتنا، وذلك بأن يكون الواحد منا أمينا وحرا في وقت واحد، أمينا على تراثه يحفظه ويفهمه ويقدره ويغار عليه ولا ينقطع عنه، وحرا لا يتعبده ولا ينقطع إليه»<sup>32</sup>، فالمسألة قائمة على العناية بالتراث والسعي على تطويره، وهو ما سعى الدكتور أحمد فوزي الهيب إلى تطبيقه في الفصل التاسع، باكتشافه للبحر المنبسط، الذي فككه من دائرة المختلف، وسمّاه بالمنبسط لأن تفعيلاته هي تفعيلات البسيط إلا أن ترتيبها منعكس:



الرسم البياني رقم (04): دائر المختلف عند الأستاذ أحمد فوزي الهيب

فإذا ما حذفنا سببا خففيا من أول البحر البسيط الذي يبدأ من الخانة رقم تسعة، لنبدأ بالسبب الخفيف الذي يليه (يقابل الخانة رقم 11) فإننا نحصل على بحر آخر وهو البحر المهمل الذي سمّاه الخليل بالممتد لأن تفعيلاته عكس البحر المديد، وإذا ما حذفنا من البحر الممتد -الذي يبدأ من الخانة رقم 11- سببا خفيف وبدأنا بالوتد المجموع - أي من الخانة رقم 13- فإننا نحصل على تكرار للبحر الطويل، أما إذا حذفنا من البحر الطويل المكرر الذي يبدأ من الرقم 13 وتدا مجموعا، وبدأنا من الرقم 16، فإننا نكتشف بحرا جديدا مهملا لم يشر إليه الخليل، وتفعيلاته:

فاعلن مستفعلن فاعلن مستفعلن (مكررة مرتين) /0//0 /0//0 /0//0 /0//0

وهو عكس البسيط لذا سماه المنبسط كما سمى الخليل الممتد من المديد، ولعل معترضا يقول إنما هو تكرار للبحر المديد، لأننا نستطيع أن نقرأ تفعيلاته على شكل (فاعلاتن فاعلن فاعلاتن فاعلن)، وهو اعتراض صحيح من جهة وغير صحيح من جهة، وذلك لأن المديد لا يأتي تاما مثمنا إلا شذوذا، إنما يأتي مسدسا، ويصح هذا الاعتراض لو تصورنا أن الشاعر سيأتي بجميع التفعيلات سالمة من غير مزاحفة، ما يعني أن هناك اختلافا بين المنبسط وبين المديد، وليُكمل ما بدأه من انتباهه إلى هذا البحر، نظم عليه قصيدتين واحدة من شعر التفعيلة عنوانها يا خفيّا في ظهوره قوالثانية عمودية عنوانها البدر والحسناء 4.

ليخص الفصل العاشر<sup>35</sup>بدراسة موسيقى الشعر العربي من خلال قصيدة للمتنبى مطلعها:

صَحِبَ النَّاسُ قَبْلَنَا ذَا الزَّمَانَا وَعَنَاهُم مِنْ شَأَنِهِ مَا عَنَانَا

مبينا القيم الجمالية للإيقاع الداخلي والخارجي للقصيدة، وعلاقتها بالحالة النفسية، مبرزا براعة المتنبي في التحكم في معجمه، واقتداره على التصرف في الوزن بما يوافق نمط القصيدة.

هي ذي أبرز النقاط التي جاءت في كتابه أشرنا إليها إشارة خفيفة تناسب طبيعة البحث، على أن يجد المهتم بهذا المجال في كتابه ما تعلق بفلسفة العروض جملة وتفصيلا، أما ما لفت انتباهي في هذا الكتاب هو الترابط الدقيق والتسلسل المنظم لفصوله، ففي الأول عاد إلى أصل العروض أي الخليل بن أحمد ثم ذكر إبداع السكاكي و القرطاجني مبينا جهودها في التجديد من داخل التراث، ثم قابلها بدعوة قصيدة النثر ليوضح أن التجديد لا يعني التمرد، ثم شفّعها بتجربة تطبيقية ولّدفها من القديم جديدا سمّاه البحر المنسط، ونظم عليه ليؤكد أن التجديد من الداخل، ثم ختمه بقراءة في قصيدة المتني، جمع فها بين الأصالة والمعاصرة، وهو ما يعكس لنا طريقة بناء القضية في فكر الأستاذ أحمد فوزي الهيب رحمه الله، وسعيه في النهوض بتراث الأمة العربية الإسلامية، ولم تقف جهوده عند هذا القدر إنما لاحظت أن منهجه كان يسير على ثلاثة مستوبات المستوى الأول هو التحقيق، والمستوى الثاني هو تأليف الكتب والمستوى الثالث هو المقالات العلمية؛ أي أنه يتدرج مع الموضوع حتى يحيط بكل جوانبه، ومن الأمثلة على ذلك تحقيقه لكتاب العروض لابن جني، وتأليفه لكتاب إيقاع الشعر العربي، ونشره لثلاث مقالات في هذا المجال وهي: وحدة بحور الشعر ودوائره، دوائر الخليل العروضية وقيمتها الموسيقية، وقراءة في موسيقي قصيدة للمتنبي، وتحقيقه لكتاب الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب، وديوان ابن الوردي، ونظم العقدين، وتأليفه لكتابي الحركة الشعربة زمن الأيوبيين وزمن المماليك، ونشره لمقالات في هذا المجال أبرزها الملك الظاهر بيبرس في شعر معاصريه، واللامية الشهيرة لابن

الوردي، وبهاء الدين بن شداد وكتابه النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية سيرة صلاح الدين الأيوبي.

#### خاتمة:

كانت هذي هي أبرز الجهود التي قدّمها الأستاذ أحمد فوزي الهيبإثراء للمكتبة العربية بإحياء تراثها، وتطويره، والتصدي لمشكلاتها، وأثره الفاعل في إنضاج المدرك المعرفي للمجتمع سواء من خلال مؤلفاته، أو تأطيره للطلبة والإشراف على توجيهم، ومن خلال بحثنا توصلنا إلى النتائج التالية:

يعتبر الأستاذ أحمد فوزي الهيب علما من أعلام الأمة الإسلامية، وشيخا من شيوخ محققها نظيرا لما قدّمه للفكر الإسلامي من تحقيقات تمثلت في كتاب العروض لابن جني، وكتاب الحسن الصفدي، وديوان نظم العقدين، وشعر ابن جابر الأندلسي، ديوان المقصد الصالح في مدح الملك الصالح، وديوان ابن الوردي، وتاريخ دمشق لابن عساكر، والدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب.

الملاحظ من مقدماته أن جهوده في توضيح معالم وجهود هذا العصر لم تقف عند التحقيق، بل على العكس من ذلك لم يكن التحقيق إلا الخطوة الأولى للدرس والتحليل. فاجتهد في تعزيز فكرته بالحجة من خلال كتابه الحركة الشعرية زمن الأماليك بعدأن قدّم فها الشعرية زمن الأيوبيين، وكتاب الحركة الشعرية زمن الماليك بعدأن قدّم فها صورة للحياة السياسية والثقافية والاجتماعية لكل عصر، وأثرها في أدبهم، ثم دراسته لخصائص أدب كل عصر وما حمله من موضوعات، وما تميّز به من سمات فكان أمةً.

إن جهد الدكتور أحمد فوزي الهيب في كتاب إيقاع الشعر العربي، جلي واضح سعى من خلاله أن يخطو خطوة في العروض العربي، فكان مبسطا لما رأى فيه من صعوبة وغموض، ومجددا لما وجد في الشعر العربي من مرونة، أما

جانب التبسيط فيبدو جليا في الرسم الجديد الذي قدّمه للدوائر العروضية سعيا للتوضيح والدقة، وأما التجديد فتمثل في فكه لبحر جديد سمّاه البحر المنبسط.

#### الإحالات:

- 1- أبو موسى، محد، 1999م، مناهج علمائنا في بناء المعرفة، منشورات جامعة أم القرى، مكة،ص. 187.
- 2- ابن خطيب الناصرية، م2018، الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب، تح: أحمد فوزي الهيب، مؤسسة عبد العزيز سعود، الكويت، طـ01، صـ15.
- 3- الهيب أحمد فوزي، 1987م، الحركة الشعرية زمن الأيوبيين في حلب، دار المعلا ، الكويت طـ01، صـ05.
  - 4- أبو موسى، مجد، مناهج علمائنا في بناء المعرفة، ص.112.
- $^{5}$  انظر:ابن الوردي2008م، ديوان ابن الوردي، تحقيق أحمد فوزي الهيب، مؤسسة الرسالة، حلب، ط02، ص07.
  - 6- انظر المصدر نفسه، ص.07.
  - <sup>7</sup>- انظر المصدر السابق، ص.11.
- 8- الضّرير مجد بن أحمد، كتاب شعر ابن جابر الأندلسي، 2007م، جمع وتحقيق: أحمد فوزي الهيب، دار سعد الدين، دمشق، طـ01،ص.08.
  - <sup>9</sup>- ابن خطيب الناصرية، الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب، ص. 17-18.
- 10- الهيب أحمد فوزي، 2006م، الحركة الشعرية زمن المماليك في حلب، جامعة حلب، حلب طـ03،ص.07.
  - 11- الضّرير مجد بن أحمد، 2006م، كتاب شعر ابن جابر الأندلسي، ص.06.
    - 12- الهيب أحمد فوزي، الحركة الشعرية زمن الأيوبيين في حلب، ص.37.
      - 13 أنظر المرجع نفسه، ص.51.
      - 14- انظر المرجع السابق، ص.168.
        - <sup>15</sup>- المرجع السابق،ص.159.
  - 16- انظر: الهيب أحمد فوزي، الحركة الشعرية زمن الماليك في حلب، ص.29-32.
    - <sup>17</sup>- المرجع نفسه، ص.86.
    - 18- المرجع نفسه، ص.15.
    - 19- انظر: المرجع السابق، ص.87.

- 20 انظر: المرجع نفسه، ص.325.
  - 21 المرجع نفسه، ص.340.
  - <sup>22</sup>- المرجع نفسه، ص.342.
  - <sup>23</sup>- المرجع نفسه، ص.396.
- $^{24}$  الهيب أحمد فوزي، 2004م، إيقاع الشعر العربي من الدائرة إلى الحرف، دار القلم العربي، سوريا، طـ01، ص $^{01}$ .
  - 25- المرجع نفسه، ص.26.
  - 26- المرجع نفسه، ص.27.
  - <sup>27</sup>- أبو موسى مجد، 1998م مدخل إلى كتابي عبد القاهر، مكتبة وهبة، مصر، طـ01، ص.111.
    - 28- انظر: الهيب أحمد فوزي، كتاب إيقاع الشعر العربي، ص. 49- 64.
      - <sup>29</sup>- انظر المرجع نفسه، ص. 65-141.
        - <sup>30</sup>- المرجع السابق، ص.177.
        - 31 المرجع نفسه، ص.181.
        - 32- المرجع نفسه، ص.22.
        - 33 المرجع السابق، ص.300.
          - <sup>34</sup>- المرجع نفسه، ص.301.
        - <sup>35</sup>- المرجع نفسه، ص. 203-227.

## المراجع:

- أبو موسى، مجد، 1999م، مناهج علمائنا في بناء المعرفة، منشورات جامعة أم القرى، مكة.
- ابن خطيب الناصرية، م2018، الدر المنتخب في تكملة تاريخ حلب، تح: أحمد فوزي الهيب، مؤسسة عبد العزيز سعود، الكويت، طـ01.
  - الهيب أحمد فوزي، 1987م، الحركة الشعرية زمن الأيوبيين في حلب، دار المعلا ، الكويت طـ01.
- ابن الوردي2008م، ديوان ابن الوردي، تحقيق أحمد فوزي الهيب، مؤسسة الرسالة، حلب، طـ02.
- الضّرير مجد بن أحمد، كتاب شعر ابن جابر الأندلسي، 2007م، جمع وتحقيق: أحمد فوزي الهيب، دار سعد الدين، دمشق، طـ01.
  - الهيب أحمد فوزي، 2006م، الحركة الشعرية زمن المماليك في حلب، جامعة حلب، حلب طـ02.
- الهيب أحمد فوزي، 2004م، إيقاع الشعر العربي من الدائرة إلى الحرف، دار القلم العربي، سوريا، طـ01.
  - أبو موسى مجد، 1998م مدخل إلى كتابي عبد القاهر، مكتبة وهبة، مصر، طـ01.